# بررسی جامعهشناختی فرقهگرایی مذهبی و تأثیر آن بر نظم و ثبات سیاسی

تاریخ ارائه: ۱۳۸۲/٤/۱۰

تاریخ تأیید: ۱۳۸۳/٤/۱٥

ابراهیم حاجیانی دکترای جامعهشناسی دانشگاه تربیت مدرس

#### چکیده

دین همواره نیرومندترین عامل ایجاد نظم و ثبات در ابعاد گوناگون روابط اجتماعی و سیاسی بوده است و باورهای مذهبی، تداوم اجتماع را از طریق معنابخشی به حیات جمعی و قاعدهمندسازی مناسبات گروهی، تضمین کردهاند. در عین حال دین مقولهای تفسیرپذیر است و از اینرو منشاء تاریخی شکلگیری نحلهها، فرقهها و دستجات مختلف بوده است که پیامد آن شقاق اجتماعی و ناپایداری سیاسی است. در این شرایط، گروههای منشعب غالباً در جستجوی تشکیل جماعتی کوچکتر از جامعه ملی هستند و فرآیند ادغام اجتماعی را مختل میکنند.

مقاله حاضر ضمن اذعان به کارکردهای انتظام بخش و انسجام آور آئینهای مذهبی مذهبی؛ تنها به بررسی و تبیین جامعه شناختی تأثیرات مختل کننده فرقه گرایی مذهبی در روند استقرار نظم و ثبات سیاسی می پردازد و این فرضیه را به آزمون می گذارد که فرقه گرایی مذهبی، تهدیدی نرم برای ثبات سیاسی و محملی برای بروز خشونت در اجتماع است.

بر این اساس، فرقه ها در مقام اپوزیسیون اجتماعی هیأت حاکمه، نقش مهمی در تزلزل وحدت سیاسی و تضعیف مبانی مشروعیت حکومت ایفا میکنند. این گروه ها ممکن است سیاست خارجی دولت را تحت تأثیر قرار داده و عامل تحریک خارجی علیه دولت مستقر باشند.

كليدواژهها: كنش مذهبي، گرايش فرقهاي، خشونت سياسي، انشقاق اجتماعي.

فصلنامه مطالعات راهبردی • سال هفتم • شماره دوم • تابستان ۱۲۸۳ • شماره مسلسل ۲۴

#### مقدمه

تغییر شرایط و تحول در محیط فرهنگی و هنجاری، مسایل و پدیدههای جدیدی را به وجود می آورد. این پدیده بنا به ماهیت خود، بر وضعیت سایر حوزههای نظام اجتماعی از جمله ثبات در حوزهٔ سیاسی نیز تأثیر می گذارد. هدف اصلی این نوشتار، بررسی و تبیین موضوع «فرقه گرایی مذهبی» است و سؤالات اصلی آن عبارتند از:

۱. مفهوم و ماهیت فرقه گرایی مذهبی چیست؟ شاخصها و مؤلفههای اساسی آن کدام است؟
 ۲. فرقه گرایی مذهبی چه تأثیری ثبات سیاسی، نظم اجتماعی و امنیت عمومی می گذارد و ساز و کار تبعات و کارکردهای آن کدامند؟

# الف. ماهیت و مفهوم فرقه گرایی مذهبی

فرقه گرایی اساساً منشاء دینی دارد، هرچند که می تواند ماهیت، شکل و یا خاستگاه سیاسی هم داشته باشد. ادیان در طول تاریخ، مهمترین منشاء شکل گیری آئینها، دستجات و فرق بوده اند. شکل گیری نحلههای مختلف در حوزه دینهای بزرگ تاریخی پدیدهای رایج بوده و هست. در دامان ادیان، همواره کیشها و آئینهایی به وجود آمدهاند که آنها نیز به نویه خود مایه تولد فرقههای جدیدتری شدهاند. اما این ویژگی با کارکرد اساسی دین در تناقض است. آنگونه که در اکثر نظریههای جامعه شناختی به ویژه نظریه دورکیم آمده است، دین منشاء و عامل همبستگی و همدلی بین آحاد و اعضای هر جامعه است زیرا باعث تقویت روح جمعی و اشتراک نظر مردم در خصوص باورها، ارزشها و هنجارها می شود.

علت این امر آن است که در همهٔ ادیان و در همهٔ دورههای تاریخی، همواره گروهها و حرکتهای جدیدی از بطن دین به وجود آمدهاند که همگی در ابتدای پیدایش، ماهیتی فرقهای و محفلی داشتهاند. در این مقطع، ادیان نه در جهت تقویت همبستگی اجتماعی بلکه برخلاف آن عمل میکنند. اما با فراگیر شدن و اقبال عمومی به این نحلهها، دوباره کارکرد انسجام بخش و پیوند دهندهٔ خویش را ایفا میکنند.

بر این اساس، انواع انشعابها در درون یا حاشیهٔ ادیان بزرگ را می توان به نحو زیر تقسیم بندی کرد:

الف. فرقه ٔ های سنتی و قدیمی که به طور سنتی در دامن ادیان تاریخی و بزرگ به وجود آمدهاند. (مانند صوفیگری)

ب. جنبشهای جدید مذهبی<sup>۲</sup>

ج. مذاهب بن که در اثر تکوین و گسترش فرقه ها و تبدیل وضعیت اجتماعی آنها مطرح می شوند.

مطابق این تقسیمبندی، فرقه به هر گونه انشعاب گروهی از دین اصلی و رایج اطلاق می شود که مبدع و یا بازآفرین ارزشهای معنوی و اعتقادی جدید باشد. فرقه از بطن یک آئین یا دین مستقر به وجود می آید و ممکن است مانند برخی از جنبشهای جدید دینی، تلفیق و تألیفی از عقاید چند دین متفاوت باشد. از نظر استارک و بین بریج، فرقه انحراف و رویگردانی از یک سازمان مذهبی جا افتاده است. حال آنکه کیش را باید نوعی دین نوپدید و غیرمنشعب از سازمان مذهبی تثبیت یافته دانست. (۱) جنبشها و انشعابهای دینی، غالباً با تقسیمبندیها و کشمکشهای اجتماعی همراه بودهاند؛ بنابراین بررسی فرقهها می تواند تا اندازهای به بررسی اختلافهای اجتماعی نیز منجر شود. (۲) به این معنا، فرقه گروه کوچکی است که به منظور اعتراض، اصلاح، تکمیل و یا بازسازی ادیان بزرگ به وجود می آید و طبیعی است که در ابتدا بسیار بطئی بوده و با پیروانی اندک، کار خود را آغاز می نماید.

یکی از مسایل مهم در این بررسی، تفاوت بین دین و فرقه است که ارایهٔ تبیینی روشن از آن ضروری است. میشل مالرب در پاسخ به این سؤال چند ملاک زیر را ارایه و نقد کرده است: اول آنکه، ملاک تفاوت دین و فرقه، «کامیابی» است. ادیان کامیاب بوده و پیروانی فراوان دارند. اما فرق، فاقد چنین اقبالی هستند و البته ادیان بزرگ نیز در آغاز راه پیروان زیادی نداشته اند.

دوم آنکه، ادیان در پی ایجاد یک پیوند روحانی بین آدمیان و خداوند هستند. اما فرقه را گروهی از مردم تشکیل میدهند که سلوکشان از روال عادی فراتر میرود تا جایی که در نگاه

<sup>1.</sup> Sect

<sup>2.</sup> New Religion movment

<sup>3</sup> Denominization

اکثریت بزرگ مردم \_ چه دیندار چه بی دین \_ به ریشخند و یا رسوایی می رسند. به بیان دیگر، فرقهگرایان به رفتارهای مذهبی نابهنجار و خارج از عرف می پر دازند که موجب تحیر سایرین می شود.

سوم آنکه در فرقهها، باور مردم با ایمان، به سوی اهدافی سوق داده می شود که در آنها وجههای از روحانیت وجود ندارد. مانند پول، جاه طلبی شخصی و سیاست، به شرط آنکه این جاه طلبی ها هدف آگاهانه و حساب شده خود دین (جدید) باشد. (۳) بنابراین شاخص و وجه ممیزه دین و فرقه از نگاه مالرب در شخصیت رهبران و بنیان گذاران فرق و تمایل آنها به سوء استفاده شخصی از عقاید و اعضای فرقه نهفته است.

نوع دیگر جهتگیری مذهبی، صوفیگری است که در آن مبنا بر عضویت آزادانه مؤمنان در یک سازمان یا ساختار کوچک است.

نیبوهی به جای فرقه مفهوم انجمن مذهبی را برای بررسی انحراف از آموزهها و سازمانهای مذهبی سنتی و مسلط مطرح کرده است که محصول تقسیمبندی و تمایز روزافزون جامعه است. به نظر وی، فرقهها و انجمنهای مذهبی بیش از یک نسل دوام نمی آورند؛ زیرا در نسل دوم، فرقه تبدیل به دین شده و عضویت افراد در آن مادرزادی می شود. (٤)

در ادبیات جامعه شناسی، محرومیت به عنوان یکی از منابع مهم فرقه گرایی به حساب آمده است. ترولتش، فرقه ها را اعتراض علیه نظم موجود می داند که به وسیله آن، افراد محروم موقتاً بر احساس محرومیت شان فایق می آیند. (۵) وی بر آن است که آئین های فرقه ای، به منظور ارایه راه حل های دینی برای رفع محرومیت اقتصادی، انقلابی نمادین را به جای یک تغییر بنیادین در ساخت اجتماعی می نشانند. فرقه ها سعی می کنند تا خود را از عناصر ساختی نظم اجتماعی سنتی آزاد کنند و همین مسأله باعث افراط گرایی آنها می شود.

هیل از نگاهی دیگر، ایجاد فرقهها را ناشی از محرومیت منزلتی میداند(٦) و آن را مبنای شکلگیری گرایشهای تند و پرخاشگر در فرق تلقی میکند. یکی از نکات حایز اهمیت در

<sup>1.</sup>Mysticism

<sup>2.</sup> Niebuhy

<sup>3 .</sup> Denomination

فرقهها آن است که پایگاه دینی در فرقه، میل به برتری دارد. نقش دینی، نقش غالب است و سایر پایگاهها فرعیاند. بنابراین همه تعاریف دیگر نقش و رفتارهای آن از پایگاه دینی نشأت می گیرند. (۷) به همین دلیل فرقهها تمایل فراوانی برای افراطگرایی، خشونت و پرخاشگری دارند. التزام فرقهای در میان اعضا، چنان تام است که فرد ممکن است در مقابل تعاریف نقش بیرون از فرقه \_ فعالانه مقاومت کند. فرقهها مانند جنبشهای انقلابی، تمامی التزام و انرژی اعضای خود را جذب میکنند.

بین بریج به نقل از بنتون جانسون، ویژگیهای اصلی فرقههای مذهبی را به ترتیب ذیل برمی شمارد:

- ۱. جدایی از اجتماع کلی و برخورداری از ارزشها و نگرشهای متفاوت
  - ۲. تمایل به تضعیف نگرشها و ساختار اجتماعی
    - تأکید بر تجربه درون قلبی اعضا `
  - 2. عضویت داوطلبانه (در مقابل عضویت مادرزادی)
    - ٥. روحيه بازآفريني
  - ٦. غلبه روحیه فردی و اخلاق طبیعی(۸)

بنابراین در جمعبندی ویژگیهای فرقهها می توان به موارد زیر اشاره کرد:

- ۱. فرقه انشعاب و انحراف از سازمان مذهبی مسلط جامعه است. فرقه از جامعهٔ بزرگتر جدا و
  با مذهب رسمی موجود، مخالف و ناسازگار است.
- ۲. در فرقهها، ریاضتجویی رایج است و این امر به تدریج تعلقات دنیوی را در بین اعضا
  حاکم می کند. چون در اثر ریاضتجویی، امنیت مالی بهتری به وجود می آید.
- ۳. فرقهها تمامیتگرا هستند و با سایر گروههای مذهبی مخالفند. آنها تمایلی به رواداری و همزیستی با دیگران ندارند و خصوصیاتی نظیر آشتیجویی و تطبیق با شرایط، از شناسههای آنها نیست.
- فرقه ها، متعصب و بر درستی عقاید خود مصراند. بنابراین، خود را درست آئین دانسته و مدعی انحصار در کشف حقیقت هستند.

<sup>1.</sup>Orthodox

ه. فرقهها برای حفظ موقعیت و نفوذ خود، در عضوگیری قابل به محدودیت بوده و ریشهگرا
 (یا بنیادگرا) هستند.

۲. عضویت در فرقه ـ حداقل در نسل اول ـ داوطلبانه و اختیاری است و منوط به کسب بعضی فضایل، آگاهی از آموزه فرقه و یا گرایش به نوع خاصی از تجربه مذهبی است. فرقه هر کسی را در درون خود نمی پذیرد و رویههای خاصی برای اخراج اعضا دارد.

۷. رهبران فرقه معمولاً از رهبران رده پائین سازمان مذهبی (رسمی) بودهاند که اینک درصدد دستیابی به ردههای بالاتری از اقتدار معنوی هستند.

۸ فرقه ها خود را حافظ تعالیم و اصول اولیه ای می دانند که به نظر اعضا، سازمان رسمی مذهب، آنها را سست یا رها کرده است.

### ب. جنبشهای جدید مذهبی

یکی دیگر از روندهای اجتماعی جدید در حوزهٔ دین، شکل گیری جنبشهای جدید مذهبی است. هماکنون در حدود ۲۲۰۰ جنبش مذهبی در اروپا و آمریکا وجود دارد که تنها در آمریکا ۱۲ میلیون نفر پیرو دارند.(۹) جنبشهای حدید، حاکی از تلاش نسبتاً سازمان یافته بخشی از مردم، برای حفظ یا تغییر سازمان دینی یا برخی ابعاد زندگی دینی است.(۱۰) این جنبشها از جنگ دوم جهانی به بعد و به ویژه در دهههای ۱۹۲۰ و ۱۹۷۰، در جهان غرب رشد کرده اند و نسبت به فرقههای مذهبی، مدرن تر و امروزی تر به شمار می آیند. (۱۱) دربارهٔ تمایز میان جنبشهای جدید و فرقهها، یوانحیم واخ به نکته مهمی اشاره کرده است. وی بر آن است که جنبش اعتراض دینی، یا گروهی مستقل است که راه و رسمی تازه و ویژه در پیش می گیرد؛ که تحت عنوان «جنبش جدید دینی» نامیده می شود و یا به بعضی اصول و قواعد اصلی دین (دین منشاء یا مادر) مقید است که فرقه نام دارد.(۱۲) به نظر می رسد که این گرایشهای جدید، محصول بازگشت قدر تمندانه دین به صحنهٔ عمومی جوامع غربی در دهه گرایشهای جدید، محصول بازگشت قدر تمندانه دین به صحنهٔ عمومی جوامع غربی در دهه گرایشهای جدید، محصول بازگشت قدر تمندانه دین به صحنهٔ عمومی جوامع غربی در دهه این است. ۱۹۷۱ و از هم پاشیدگی نهادهای سنتی دین است. ۱۳)

مشخصهٔ این نوع دینداری، «خارج کردن امر دینی از دین» است. به این معنی که امر قدسی در حوزههایی نظیر سیاست، فوتبال و یا حتی هنر تجلی مییابد. این دینداریها با عنوان

سکولار یا «دین فردی شده» نیز شناخته میشوند. دینداری سکولار به مفهوم درهم آمیزی ٔ نظامهای اقتصادی و مقولههای فکری و عقیدتی متعلق به دستگاههای گوناگون معرفتی است. درهمآمیزی سوسیالیسم و مسیحیت (الهیات رهایی بخش در آمریکای جنوبی و لاتین)، درهمآمیزی اسلام و سوسیالیسم یا اسلام و لیبرالیسم (دینداریهای ایدئولوژیک)، در همآمیزی ادیان غربی و شرقی، درهم آمیزی ادیان شرقی و نظریات علمی مدرن به ویژه نظریات روانشناسی و اشکال دیگر جنبشهای نوین دینی در غرب، از مصادیق ادعای فوق به حساب میآیند. ریشهٔ این نوع دینداری، عمدتاً ادیان تاریخی و بزرگ مثل آئین هندو، بودا، اسلام، مسیحیت و یا مذاهب سرخپوستان آمریکای لاتین (که نماد آن، کارلوس کاستاندا است) و نیز ورزشهای رزمی و ذهنی (روانی) ژاپنی، کرهای و چینی مانند یوگا، کونگ فوا وذن هستند. كليساي وحدت بخش، فرزندان خدا، جماعت مسيحي، رسالت نورالهي، جامعه بين المللي براي آگاهی کریشنا، مراقبهٔ متعالی، معبد مردم آشوم شیرینکیو، ساتی بابا و بسیاری دیگر از آئینهای مذهبی که نگاه به جوامع شرقی داشته و تصوف ویژهٔ ادیان شرقی را به کار گرفتهاند، نمونهای از این تحرکات جدید در حوزهٔ دین به شمار میروند. این گروهها عمدتاً به مغزشویی، آدمربایی، کاربرد هیپنوتیزم، شگردهای نظارت ذهنی و مصرف مواد مخدر متهم شدهاند. این مذاهب نیز مانند فرقههای سنتی، غالباً از طریق مغزشویی و اعمال روشهای تحمیلی و یا تصنعی به فریب جوانان میپردازند. بسیاری معتقدند که این جنبشها، اعضا را در معرض تظاهرات افراطی، محبت عمیق، توجه دایمی، تحسین و فوران احساسات گرم و صمیمانه و یا حتی دامگستری جنسی، فشار جسمانی و انزوای اجتماعی قرار میدهند. در هرحال این جنبشها دارای اعتقادات و رفتار خاص، سازماندهی، رهبری، گردش مالی، سبک زندگی و نگرشهای متمایز نسبت به زنان و کودکان، نظام آموزشی و مناسبات اخلاقی هستند که آنها را از دین رسمی و یا حتی فرقههای سنتی جدا میکند.(۱٤)

بسیاری از نظریه پردازان معتقدند که این جنشهای نوپدید دینی را باید به مثابه واکنشهای متفاوت در برابر مسایل عصر تجدد و مدرنیسم، به ویژه در میان جوانان طبقه متوسط و طبقات مرفه دانست. از نظر کاستلز هویتهای جدید مذهبی نوعی رفتار بنیادگرایانه است. بنیادگرایی

<sup>1.</sup>Syncretisme

به معنای بر ساختن هویتی برای انطباق رفتار فردی و نهادهای جامعه با هنجارهای برگرفته از احکام خداوند است که واسطه خداوند و بشریت است.(۱۵) این اقدامات به عنوان جنبشهای تحدید حیات امشهوراند.

در جمعبندی علل شکلگیری فرقهها و آئینهای مذهبی میتوان به دو نکته مهم اشاره نمود:

اول آنکه، میزان ادغام دین رسمی با ساختار حکومتی و سیاسی در رشد انواع جنبشهای جدید دینی مؤثر است. این ادغام، باعث می شود تا نارضیان سیاسی، مبانی دینی حاکمیت را انکار و دست به ابتکار عمل در این باره بزنند.

دوم آنکه، عملکرد فرقهای حکومت می تواند فرقه گرایی مذهبی را دامن بزند. به این معنی که حکومت متعلق به یک فرقه باشد و یا با افراطگرایی دینی و تعصب مذهبی و استفاده از ابزارهای رسانه ای، پاره ای ویژگی های مذهب رسمی را تبلیغ کرده و برخلاف اکثریت جامعه دینداران معمولی و متعادل ـ سعی در تثبیت وقایع و یا ترویج مفاهیم خاصی داشته باشد.

از سوی دیگر، بحران ارزشها یا هنجارها، جانشینی آئینهای جدید به جای شورشهای سیاسی یا شورشهای فرهنگی (مانند ناآرامیهای دهه ۱۹۲۰ در اروپا)، غلبه دو روحیه فایده گرایی و مادی اندیشی، مصرف گرایی نوین و عقلانیت فرهنگی تحت سلطه علم، به عنوان منشاء این جنبشها به حساب می آیند.(۱۲)

بنابراین در جوامع، با انواع انشعابهای مذهبی روبرو هستیم که هر کدام به میزان معینی با جامعه بزرگتر و دین رسمی فاصله و تمایز دارند. برای شناخت بهتر می توان آنها را در دو دسته کلی فرقههای سنتی (مثل صوفی گری در اسلام) یا جنبشهای جدید دینی (مثل ذن) تقسیم کرد. همهٔ این فرقهها و گرایشها، در انشعاب و انحراف از دین رسمی و مستقر مشترک هستند. بنابراین، کارکرد همگی آنها، تعمیق شکافهای مذهبی به عنوان یکی از ابعاد مهم شکافهای اجتماعی آست.

<sup>1.</sup> Revitaliztion Movment

<sup>2.</sup> Social gap

# ج. مکانیسم تأثیر فرقه گرایی مذهبی بر ثبات سیاسی

دیوید ساندرز در کتاب مهم خود تحت عنوان بی ثباتی سیاسی، پس از مرور رویکردها و تعاریف بی ثباتی سیاسی، بر آن است که بی ثباتی وقوع رخداد و حوادث بی ثبات کننده بر اساس عرف و شرایط هر جامعه است. به سخن دیگر، وقوع حوادث و مسایلی که تعادل هر جامعه را برهم می زند، نشان از بی ثباتی آن جامعه است. (۱۷) افزون بر این، شاخص و وجه ممیزه این رخدادها، آمیختگی آنها با خشونت است. به بیان دیگر، بی ثباتی سیاسی به معنای بروز رخدادهای (غیرعادی) خشونت آمیز در یک جامعه سیاسی است. این رخدادها، می توانند علیه حکومت جهت گیری شوند و یا آرامش و تعادل اجتماعی شهروندان را برهم بزنند.

### ا. فرقهگرایی مذهبی و اختلال اجتماعی

مذهب از بعد جامعه شناختی، موجب انسجام و یگانگی میان افراد و جوامع می شود. اعتقاد به باورها، ارزشها و نمادهای مشترک، همدلی و همآهنگی را میان مؤمنان ایجاد و تقویت می کند. امیل دورکیم، در بررسی کارکردهای اصلی دین به چهار مورد اشاره کرده است که عبارتند از: انضباط بخشی، انسجام بخشی، حیات بخشی و اعطای خوشبختی (۱۸). از لحاظ انسان شناسی نیز دین واجد سه کارکرد اصلی است:

دین از کارویژه *سازماندهی* برخوردارست؛ زیرا نظمی را مفروض گرفته و حفظ آن را مهم میداند.

از سوی دیگر دین ایمنی دهنده است. زیرا ترس و تنشهای روانی انسان را از طریق ایمان و امید به عدالت، به سطح قابل تحملی می رساند.

کارکرد سوم دین نیز انسجام بخشی است؛ زیرا با اخلاق (حریمها و تنبیههای ناشی از تخطی نسبت به آنها) سر و کار داشته و جماعت دینداران را به یکدیگر پیوند می دهد.(۱۹)

بسیاری از جامعه شناسان اذعان دارند که دین به واسطهٔ توافقی که بین انسانها ایجاد میکند، نوعی نظم و همآهنگی را در بین آنها به ارمغان میآورد. نقش اجتماعی دین اساساً در مجتمع کردن انسانهاست. دین، پیوستگی اعضای جامعه و الزامات اجتماعی را افزایش میدهد و به وحدت میان آحاد جامعه کمک میکند. دین توافق گستردهای را در سطح جامعه تضمین

می کند؛ زیرا ارزشهایی که زیربنای نظامهای الزام اجتماعی هستند، در بین گروههای دینی مشترکاند.(۲۰) اهمیت و تأثیر دین در حفظ توافق و اجماع تا بدانجاست که در نظریات مارکسیستی از دین به عنوان عامل حفظ وضع موجود و دفاع از نهادهای سیاسی و نظم نابرابر یاد شده و حتی این پرسش نیز مطرح شده است که آیا دین مانع بروز تغییرات و اصلاحات اجتماعی است یا خیر؟

حال پرسش اساسی این است که آیا دین، همواره نقش انسجام بخش خود را حفظ میکند؟ در پاسخ باید گفت: فرقه گرایی مذهبی، یکی از عواملی است که مانع بروز کارکره انسجام بخش دین می شود. در این چهره، دین مشابه یک خط گسل و شکاف اجتماعی عمل کرده و موجبات تجزیه و انشقاق شهروندان را فراهم میکند. فرقههای مذهبی، مردم را به چندبخش و گروه متفاوت تقسیم میکنند. از نظر گئورگ زیمل، در فرقهها صورتهای خاصی از کنشهای متقابل ساختاری حاکم است. رفتار فرقهای مبتنی بر این باور است که اعضای یک فرقه در یک دانش رمزآمیز و منحصر به فرد با یکدیگر سهیماند و از همین روی فراتر از جهان پست روزمره سیر میکنند. این امر به تعلق خاطر شدید و انحصاری اعضای فرقه به یکدیگر و دوری از امور خارج از فرقه منجر می شود. (۲۱)

بر این اساس همهٔ انسانهای خارج از فرقه، «غریبه و بیگانه» محسوب می شوند که نباید با آنها به تعامل پرداخت زیرا در جهان و موقعیت دون و پستی قرار دارند و شایسته همکاری، مشارکت و همدلی با اعضای فرقه نیستند. این مهم ترین و در عین حال ابتدایی ترین کارکرد منفی فرقه گرایی است. اهمیت این موضوع به این خاطر است که این نوع نگرش و رفتار فرقهای، دیگران را مستحق هر گونه برخورد ناشایست (از عدم ارتباط تا حذف فیزیکی) می داند و در نتیجه، زمینههای انشقاق و چند دستگی را در صحنه اجتماع به وجود می آورد. انواع خصومتها و تکفیرها، ناشی از حاکمیت چنین الگوهایی در فرقهها است.

علاوه بر این، فرقهها منبع رفتارها و الگوهای متنوع انحرافی و نابهنجار هستند و در جریان عضوگیری نیروهای جدید و یا ایجاد شرایط برای تداوم عضویت آنها، از انواع محرکها و زمینهها بهره میجویند. دامگستریهای جنسی، رفتارهای ریاضتجویانه، اغوای جوانان،

<sup>1.</sup> Consencoios

خودکشی ها و مرگهای دسته جمعی، قربانی کردن و سوء استفاده از امکانات مالی و اقتصادی اعضا و حتی سوء استفاده جنسی از آنها، بر نگرانی های عمومی دامن زده و احساس امنیت اجتماعی را کاهش می دهد. می توان گفت که فرقه ها، محمل و محلی برای بروز انواع رفتارهای مجرمانه محسوب می شوند. رهبران فرقه نیز زمینه و شرایط بروز و شیوع این رفتارها را فراهم کرده و آنها را آموزش می دهند.

بنابراین، فرقهها از طریق تعمیق و یا ایجاد شکافهای اجتماعی و نیز بهرهگیری از رفتارهای انحرافی، نظم اجتماعی را مختل و احساس امنیت عمومی را کاهش میدهند.

### ۲. فرقه گرایی به مثابه یک تهدید نرمافزاری

از منظر کارکردگرایی، هر نظام اجتماعی از طریق مجموعهای از باورها و ارزشهای نسبتاً مشترک در میان اعضا قوام و تداوم می یابد. مهم ترین کارکرد این جهان بینی مشترک، تعدیل تقاضاها، آرزوها و تمنیات و ایجاد حس خوش بینی و آرامش خاطر نسبت به شرایط موجود است. هرگونه عدم تعادل، صرف نظر از منشاء درونی و بیرونی آن، در نظام باورهای مشترک، ثبات اجتماعی را مختل می سازد؛ به خصوص اگر عوامل مخل تعادل نیز «سریع» و تند آهنگ باشند. زیرا از لحاظ جامعه شناسی، سرعت تغییر از اصل تغییر مهم تر است. تغییرات سریع، ثبات جامعه را برهم زده و مانع از بروز و ظهور تغییرات طبیعی در اجتماع می شود. (۲۲) شکل گیری نظام های عقیدتی متفاوت با نظام ارزشی مستقر و رایج، یکی از منابع مهم عدم تعادل ارزشی و نهایتاً بی ثباتی به حساب می آید. فرقه های مذهبی جدید که از ساختاری مدرن و غیر مرسوم برخوردارند و از شیوه های امروزین (مثل موسیقی و کامپیوتر) بهره می جویند، نه تنها در میان عموم مردم و قشرگریزان از نظام باورهای حاکم - به ویژه در بعد مذهبی - بلکه در دژهای به ظاهر تسخیرناپذیر مذهب سنتی نیز نفوذ می کنند و نگرشهای انتقادی علیه در دژهای به ظاهر تسخیرناپذیر مذهب سنتی نیز نفوذ می کنند و نگرشهای انتقادی علیه عقاید مسلط را گسترش می دهند.

فرقهها با طرح عقاید و باورهای جدید و جذاب و ایجاد امکان ارتباط با منابع معنوی و روحانی، به نیاز روحی و روانی شهروندانی که از نظم عقیدتی مستقر ناراضی بوده یا نسبت به آن کم عقیده هستند، پاسخ گفته و اخلال در نظام باورها را تسریع می بخشند. این امر می تواند

در نهایت به فروپاشی مذاهب سنتی بیانجامد. این فرقهها؛ آرمانها، نهادها و سلسله مراتب مذاهب سنتی را به طور مستقیم یا غیرمستقیم تخطئه نموده و درهای جدیدی را برای نسل گریزان از ایدئولوژی رسمی اما طالب معنویت میگشایند. بنابراین، فرقهها و جنبشهای جدید دینی مهمترین منبع تعارض ایدئولوژیک به شمار می آیند و این تعارض در نظامهای سیاسی مبتنی بر ایدئولوژی جدی تر است. در نظامهای لائیک و لیبرال، این تضاد در سطح نظام اجتماعی باقی میماند اما در نظامهای ایدئولوژیک و عقیدتی که بر قرائت مشخصی از مذهب استوار شدهاند، فرقهگرایان به سرعت مبانی مشروعیت حکومت را هدف گرفته و چهره اپوزیسیون به خود می گیرند. برای مثال می توان از فرقه فالون گونگ در چین نام برد. این فرقه در طی ۱۶ سال، صدمیلیون پیرو جذب کرده و ازحزب کمونیست این کشور با ٦٠ میلیون عضو پرقدرت تر است. این فرقه، به سرعت ماهیت اعتراضی پیدا کرده و حتی به نظر «انجمن بین المللی مطالعات استراتژیک لندن، «فالون گونگ از تهدیدهای اصلی حاکمیت چین است». رشد این عقاید به حدی است که در مقامات عالی سیاسی ـ نظامی و حزبی چین نیز نفوذ کرده و مطابق ادعای رئیس کنگره خلق: مبارزه با فالون کونگ جدی ترین کشمکش سیاسی ـ ایدوئولوژیکی پیشروی دولت است.(۲۳) این فرقه در سال ۱۹۹۲، پس از سرکوب جنبش دانشجویی در میدان تیان آنمن به وجود آمده است. به این ترتیب، فرقهها نقش مهمی در تضعیف وحدت سیاسی جامعه و تزلزل در مبانی مشروعیت نظام سیاسی ایفا میکنند و این مسأله از طریق اختلال در فرآیند فرهنگپذیری رخ میدهد. نحوهٔ برخورد دفتر تحقیقات فدرال ا آمریکا با فرقه داویدیان در سال ۱۹۹٦ که با خشونت تمام همراه بود، نشان می دهد که موضوع فرقه برای همه دولتها اهمیت فراوان دارد. این حساسیتها نشان دهنده آن است که دولتها برای حفظ یکپارچگی عقیدتی مردم و جامعه متبوع خودجدیت دارند.

## ۳. فرقه گرایی و خشونت

فرقههای موجود را به لحاظ منشاء و ریشه تاریخی، میزان ارتباط با ادیان بزرگ (مثل اسلام، مسیحیت، یهود، بودا و زرتشت)، خاستگاه و ابزارها و تکنیکها، می توان به دو نوع سنتی و مدرن تقسیم کرد.

همچنین فرقهها را به واسطهٔ زمینهسازی برای بروز خشونت و یا ارتکاب به آن، می توان به دو نوع کلی خشونتگرا یا مسالمتگرا تقسیم کرد.

با به کارگیری این دو معیار، میتوان چهار نوع فرقه را به لحاظ منشاء و روش، مطابق جدول ذیل بازشناسی کرد.

تقسيمبندي فرقهها:

| مسالمتآميز | خشونتگرا | روش | منشأ |
|------------|----------|-----|------|
| +          | +        |     | سنتى |
| +          | + /      |     | مدرن |

بر اساس تقسیمبندی فوق، فرقههای سنتی و مدرن (هر دو)، میتوانند آبستن بروز خشونت سیاسی و استفاده از این ابزار باشند و اعضای خود را در این خصوص تحریک و تشجیع نمایند. حال سؤال آن است که کدام زمینهها و شرایط، موجب سوق یافتن فرقهها به خشونت می شود؟ برای پاسخ به این سؤال، لازم است به برخی از ویژگیهای جامعه شناختی فرق به شرح ذیل اشاره کرد:

۱. تعصب و جزمیت اعضا بر آئین و باورهای فرقه، خصیصهٔ ذاتی فرقهها به شمار می آید. فرقهها برای خود، رسالت جدی (هزارهای) قابل اند.

۲. کوچکی گروه و محدودیت اعضا و «احساس در اقلیت بودن»، در بین فرق مشهود است. به نظر کاستلز، هویتهای جدید دینی نوعی «هویت مقاومت» علیه جهانی شدن است. (۲٤) در حقیقت، فرقه گرایی نوعی تلاش برای هویت یابی نسل جدید در شرایط مدرن است.

۳. افراطگری و تندروی در بعضی فرقهها وجود دارد و این موضوع از طریق ضدیت با دیگران معنا می یابد. گاهی فرق، هویت خود را در نفی دیگران جستجو می کنند. بنابراین فرآیندهای خصومت ورزی، تضاد و تکفیر از سوی فرق و در درون آنها همواره ساری و جاری است.

٤. قطبیت و اهمیت محوری سران، رهبران و قطاب، ویژگی دیگر فرقههاست؛ تا حدی که اغلب با مرگ و کنارهگیری اقطاب اصلی و بنیانگذار، تحرک فرقه نیز کاهش یافته و یا از بین می رود.

٥.تا زمانی که عقاید فرقه رواج عمومی نیافته است، فرقهها رسمیت پیدا نمیکنند. بنابراین تصور غیرقانونی و غیرآشکار بودن برای اعضای فرقه به وجود میآید. تصور پنهانی بودن، زمینه را برای استفاده از ابزارهای خشونتآمیز آماده میکند.

٦. انشعاب و جریانسازی در درون فرقهها، به صورت جدی مشهود است.

ویژگیهای پنجگانه فوق موجب سوق یافتن اعضای فرقه به استفاده از خشونت می شود. خشونت در فرقهها در سه بعد یا جهت قابل طرح است:

#### ۲-۱. خشونت درون فرقهای

از لحاظ تاریخی، کوچگترین مسأله و حادثهای که حاکی از عدم توافق اعضا یا رهبران باشد (به ویژه بر سر مسأله جانشینی رهبران فرقه)، اختلاف عمیقی به وجود آورده و باعث ایجاد گرایشها و انشعابهای جدید در درون هر فرقه می شود. این امر به سبب سنتهای تشکیلاتی خاص فرق و سبک هیأتی و غیرمنسجم بودن آنها (به ویژه فرقههای سنتی) است. رقابتهای درونی، موجب شکلگیری انواع نحلهها و رگههای مختلف در درون فرق شده و زمینههای تنش، تضاد و خشونت را در آنها پدید می آورد.

#### ۲-۳. خشونت بین فرقهای

یکی از پدیده های ذاتی فرقه گرایی، شکل گیری انواع ضد فرقه ها است. (۲۵) این ضد فرقه ها گاهی از سوی سایر فرقه ها و گاهی از سوی متولیان دین رسمی به وجود می آیند.

(برای مثال فرقه های زیادی بر علیه بهائیت فعال شده اند که از جمله مهم ترین آنها انجمن حجتیه بوده است). تعارض بین فرقه ها و ضدفرقه ها، منبع دیگر تنش و خشونت در نظام اجتماعی به شمار می آیند. تضادهای فرقه ای در پاکستان و هند از این جمله اند و عمدتاً خاستگاه بین فرقه ای دارند.

### ٣\_٣ خشونت بين فرقه و حكومت

گاهی دامنه تعارض بین فرقهها توسعه یافته و تبدیل به تضاد فرقه و نظام سیاسی می شود. البته در مواقع بسیار، این رویارویی آشکار نیست اما نفس اعمال خشونت اعضای فرقه علیه سایر شهروندان، موجب بی ثباتی سیاسی می شود. مثال بارز این رفتار، اقدام فرقه آنوم شننویکیو در ماه مارس ۱۹۹۳ در ژاپن است که طی آن تعدادی از مسافران، در اثر سه انفجار در کپسولهای حاوی گازهای سمی در متروی توکیو کشته شدند.(۲۱) دامنه به کارگیری خشونت توسط فرقههای مذهبی تا بدانجاست که بعضی معتقدند همه مذاهب پتاسیل تبدیل به جنبشهای تروریستی را دارند؛ در حالی که ترور توسط فرقهها و نه ادیان بزرگ تاریخی انجام می شود و عملیات تروریستی توسط فرقه گرایان رواج یافته است.(۲۷)

ورود فرقههای مذهبی به عرصه سیاست و بهرهگیری آنها از ابزار خشونت، در پارهای مقاطع به دلیل اراده مقامات سیاسی و رقبا برای سوء استفاده از ارزشهای فرقهای است. به عبارت دیگر، کنشهای فرقهای در این شرایط رنگ سیاسی به خود میگیرد. برای مثال تعارض بنیادی در پاکستان، بین فرق سنی و شیعی کاملاً مشهود است؛ در حالی که این تعارضات توسط جریانهای سیاسی قوی تر که ماهیت غیرفرقهای دارند، حمایت و تشجیع می شوند. در چنین شرایطی، وقتی دولت نتواند تعارضات فرقهای را حل یا تعدیل کند، با عدم مشروعیت و کارآمدی مواجه می شود. حتی ممکن است این مسأله به سقوط دولت بیانجامد که مبین بی ثباتی سیاسی شدید است.

بنابراین، فرقهگرایی از طریق ایجاد و دامن زدن به انواع تضادها، کشمکشها و خشونتها نقش مستقیمی در ایجاد بی ثباتی سیاسی ایفا میکند. خشونتهای فرقهای در اشکال مختلفی

قابل مشاهده است که از آن جملهاند: ترور، آدمربایی، گروگان گیری، تخریب و بمبگذاری، اغتشاشات و ناآرامیهای شهری.

نکته قابل توجه آن که بعضی از فرقههای مذهبی، علاوه بر فعالیت تجاری و برخورداری از سازمانهای سیاسی، واحدهای شبه نظامی هم دارند.(۲۸) برای مثال فرقه آثوم شننویکیو، در سال ۱۹۹۰ وارد رقابتهای سیاسی شد که شکست خورد. متعاقب آن با این پیش فرض که تهدیدات جهانی از ناحیه دولت واحد جهانی است که نماینده منافع شرکتهای چندملیتی، امپریالیسم آمریکا و پلیس ژاپن میباشد؛ به سمت خرید اسلحه، هلی کوپتر، تانک و موشکهای هدایت شونده رفت و توانست با خرید از روسیه خود را مسلح کند. (۲۹)

# د. فرقه گرایی در روابط بین الملل

در عرصه روابط بینالملل، کشورها و قدرتهای مختلف از ابزارهای متفاوت برای نفوذ و تحت فشار قرار دادن دولتهای رقیب بهره میجویند.

به تجربه ثابت شده است که فرقهگرایی، ابزار و محمل مناسبی برای دخالت و نفوذ قدرتهای خارجی، به ویژه قدرتهای بزرگ سیاسی و جهانی در امور سایر کشورها به شمار می رود. قدرتهای بزرگ از فرقه ها برای نفوذ و تأثیر بر اراده سیاسی دیگر حکومت ها استفاده می کنند. در این صورت، فرقه ها مانند اسب تروای دشمن عمل کرده و زمینه حضور و دخالت عوامل خارجی را در درون جامعه فراهم می کنند.

علیرغم اینکه طی ده سال اخیر، موضوع فرقهها در اروپا، از یک پدیده نگران کننده به اولین معضل امنیت عمومی تبدیل شده است و ساز و کارهای مختلفی برای نظارت و کنترل آنها ایجاد شده؛ اما همین دولتها به شدت از سوی آمریکا به خاطر برخورد با فرقهها تحت فشار قرار دارند. در وزارت خارجه ایالات متحده، مرکزی به نام «دفتر دموکراسی، حقوق بشر و اشتغال و کار» تأسیس شده که به حمایت از فرقههای مذهبی ـ حتی در اروپا ـ میپردازد. همچنین در سال ۱۹۹۸، کنگره آمریکا در خصوص آزادی اقتصادی و دینی، قانونی را به تصویب رساند که بر مبنای آن، دایرهای در «دفتر فعالین حقوق بشر و دموکراسی» به نام «دفتر تصویب رساند که بر مبنای آن، دایرهای در «دفتر فعالین حقوق بشر و دموکراسی» به نام «دفتر

<sup>1.</sup>BOHRL

بین المللی آزادی ادیان تأسیس کرد. ریاست این دفتر را نیز فردی با مرتبه سفیری بر عهده داشت. علاوه بر آن، در هر سفارت نیز فردی در ارتباط با این دفتر به کار گمارده شده بود. در سایه کوششهای این دفتر، فرقهها و تشکلهای دینی (غیرقانونی) در جوامع مختلف مورد حمایت قرار می گیرند. (۳۰) در همین رابطه سازمان جدیدی که آن هم مستقیماً به کاخ سفید وابسته است؛ تحت عنوان «کمیسیون بین المللی آزادی ادیان آمریکا» راه اندازی شده است.

رهبران فرقه، نقدینگی فراوانی را (که عمدتاً تحت عنوان جمعآوری اعانه به دست آمده است) به آمریکا منتقل میکنند و در این راستا سناتورها، نمایندگان و مقامات عالیه را برای حمایت از خود تحت فشار قرار میدهند.این فرقهها از طریق رشوه و شانتاژ، اقدام به لابی نموده و از کاندیداهای مختلف حمایت میکنند. قدرتهای بزرگ به ویژه آمریکا، از شعارهایی نظیر «معنوی نمودن دنیا»، «دموکراسی» و «آزادی مذهبی» سوء استفاده میکنند. حمایت آمریکا از فرقه کلیسای سانیتولوژی آلمان که در معرض تحقیقات و فشارهای گسترده پلیس آلمان قرار گرفته بود و نیز پشتیبانی وسیع این کشور از فرقهٔ فالون کونگ چین در همین راستا قابل تحلیل است.

افزون بر این، فرقهها به عنوان عامل بی ثباتی سیاسی، نقشهای چندگانه ذیل را به طور هم زمان ایفا می کنند:

1. به تحریک عامل خارجی، بر علیه دولت مستقرفعالیت می کنند. انسجام و ساختار شبکه ای فرق، هزینهٔ دولت های خارجی را در تحمیل اراده و نفوذ در سایر جوامع به شدت کاهش می دهد.

 دول خارجی به بهانهٔ «حمایت از حقوق بشر» و «آزادی ادیان»، دولتها را تحت فشار قرار میدهند.

۳. چون بسیاری از فرق فعالیت فرامرزی دارند، محمل و منبعی مهم برای نفوذ و کسب اطلاعات از سوی دول خارجی محسوب میشوند.

٤.در پارهای شرایط، فرقههای تحت حمایت، نقش راست افراطی را ایفا میکنند که به علت خصلت افراطگری، زمینه ساز بروز خشونت سیاسی می شوند.

٥. فرقهها، ابزار ایجاد تنش و اختلاف در جوامع رقیب هستند (مانند هند و پاکستان).

۲. گاه فرقهگرایی مذهبی، عامل تنش در روابط خارجی دولتها است. برای مثال می توان به نقش فرقههای وهایی در روابط ایران و پاکستان اشاره کرد. (۳۱) گاه فعالیت فرقهها موجب طرح ادعاهایی نظیر نقض حقوق بشر از سوی سازمانهای بین المللی شده و عامل تشدید فشار خارجی بر علیه دولتها می شود.

یکی دیگر از ابعاد بی ثبات کنندهٔ فرقهها، سوء استفاده قدرتهای خارجی از اقطاب فرق است که مصادیق تاریخی متعددی در این زمینه وجود دارد. از جمله حمایت روس و انگلیس از فرق بابیه، بهائیه، ازلیه، و وارکینه. اسماعیل رائین در کتاب حقوق بگیران انگلیس، به کرات از وابستگی جدی سران و اقطاب دراویش به دول انگلیس و روس سخن گفته است. همچنین ارتباطات خارجی فرق و امکان نفوذ آنها در مسئولین حکومتی، حساسیتها را در این خصوص دو چندان میکند.

# نتيجهگيري

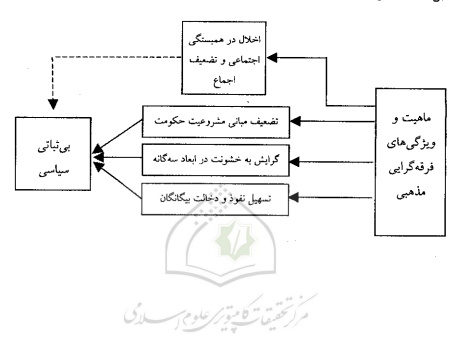
در مقام جمع بندی این مقاله، می توان به دو کارکرد منفی و به ظاهر متفاوت فرقه گرایی مذهبی در جوامع مختلف اشاره نمود:

۱. اختلال در همبستگی و نظم اجتماعی میتو /علمی ا

۲. اختلال در ثبات سیاسی و مشروعیت حکومت

هرچند این دو کارکرد در نظامهای فرقهای و فرقهگرایی، قابل مشاهده است؛ اما با نگاهی واقع بینانه باید اذعان کرد که فرقهها کانونهایی از انرژی هستند که در عین ایفای کارکردهای منفی، می توانند کارکردهای مثبتی را نیز به همراه داشته باشند که این مقاله در مقام بررسی آنها نبوده است.

در نهایت، ساز و کار و تأثیر فرقهگرایی مذهبی بر ثبات سیاسی را میتوان در مدل نظری ذیل خلاصه کرد:



#### بادداشتها

- همیلتون، مالکوم، جامعه شناسی دین، محسن ثلاثی، تهران، تبیان، ۱۳۷۷، ص ۳٤٨,۲.
- 2. Bowker, John, World Religius (The Oxford Dictionary), Oxford, Oxford University Press, 1996, p213.
  - ۳. مالرب، میشل، انسان و ادیان، مهران توکلی، تهران، نشرنی، ۱۳۸۱، صص ۲۳۶ و ۲۳۷.
    - ٤. جامعه شناسي دين، پيشين، ص ٣٤٢.
- ۵. تامسون،کنت و دیگران.*دین و ساختار اجتماعی،* علی بهرامپور و حسن محدثی، تهران، کویر، ۱۳۸۱،ص ۱۱۱.
  - ٦. همانجا، ص ١١٤.
  - ۷. همانجا، ص ۱۱۸.
- 8. Bainbridge, William, The Sociology of Religious Movements, London, Routledge, 1999, p 41.
- 9. Wilson, Bryan and Cresswell, James, New Religious Movements, London, Routledege, 1997, p16.
- 10. The Sociology of Religious Movements, op. cit, p3.
- 11. New Religious Movements, op. cit, p'41.
  - ۱۲. جلالی مقدم، مسعود، *درآمدی به جامعه شناسی دین، تهران،* مرکز، ۱۳۷۹، ص ۲۰۲.
    - ۱۳. برای آگاهی بیشتر نک:
- هرویولژه، دانیل، «باز ترکیبهای دینی و گرایشهای کنونی «جامعهشناسی ادیان در فرانسه»، امیرنیک، ین نامه پژوهش، سال پنجم، شمارهٔ بیستم، زمستان ۱۳۸۰.
- 14. New Religious Movements, op. cit, p 60.
  - ١٥. كاستلز، مانوئل، عصر اطلاعات، ج دوم، قدرت هويت، حسن جاوشيان، نهران، طرح نو، ١٣٨٠، ص ٣٠.
    - ۱۲. جامعه شناسی دین، پیشین، ص ۲۳۰.
      - برای آگاهی بیشتر نک:
- ساندرز، دیوید، الگوهای بی ثباتی سیاسی، ترجمهٔ ناشر، تهران، پژوهشکدهٔ مطالعات راهبردی، زمستان ۱۳۸۰، فصل سوم.
- ۱۸. کوزر، لوئیس، *زندگی و اندیشه بزرگان جامعهشناسی،* محسن ثلا*تی،* تهران، انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۱۷، ص ۲۰۰.

۱۹. ریویر، کلود، در آمدی بر انسان شناسی، ناصر فکوهی، تهران، نشرنی، ۱۳۷۹، ص ۱۸۲.

۲۰. درآمدی بر جامعه شناسی دین، پیشین، ص ٤٣.

۲۱. زندگی و اندیشه بزرگان جامعه شناسی، پیشین، ص ۲۵۶.

۲۲. برای آگاهی بیشتر نک:

جانسون، چالمرز، تحول انقلابي، بررسي نظري پديده انقلاب، حميد الياسي، تهران، اميركبير، ١٣٦٣.

۲۳. دچین و معضلی به نام فالون کونگ، حی*ات تو،* ۱۳۷۹/۸/۲٤، ص ٦.

۲٤. عصر اطلاعات، قدرت و هویت، پیشین،ص ۲٤.

25. The Sociology of Religious Movement, op. cit pp 213 - 235.

٢٦. عصر اطلاعات، قدرت هويت، بيشين، ص ١٣٠.

۲۷. صدری، محمود، دادیان و بدعتهای تروریستی، همشهری، ۱۳۸۲/٤/۱۰.

۲۸. *عصر اطلاعات، قدرت هویت*، پیشین، ص ۱۲۹.

۲۹. همانجا، ص ۱۳۷.

۳۰. جامجم، ۱۳۸۰/۵/۱

۳۱. علی اکبرپور، رضا، نقش فرقه گرایی مذهبی (وهابیت) در روابط جمهوری اسلامی ایران و پاکستان،

پایاننامه کارشناسی ارشد روابط بینالملل، دانشکده حقوق و علوم سیاسی دانشگاه تهران، ۱۳۷۲.

